
192 Das aktuelle theologische Buch 

Das aktuelle theologische Buch 

Glaubensprognose - Orientierung in postsäkularistischer Zeit 

"Innovatorische Entwürfe, Vorstöße in theo­
logisches Neuland, wie sie seit Ende des 
Konzils bis zum Tod KarZ Rahners an der Ta­
gesordnung waren, sind zu seltenen Aus­
nahmen geworden. Statt dessen konzen­
triert sich die Leistungskraft zunehmend auf 
die Erstellung von Sammelwerken, Lexiken 
und Handbüchern, die in der Fülle, wie sie 
jetzt herauskamen, nur zu deutlich erkennen 
lassen, daß die Zeit der Kreativität durch eine 
Epoche der Archivierung abgelöst wurde ... 
Ein ,alexandrinischer' Zug, der der Konser­
vierung und Verarbeitung des Erreichten 
den Vorzug vor Innovationen gibt, tritt im 
Erscheinungsbild der heutigen Theologie 
zusehends in den Vordergrund." (E. Biser, 
Glaubensprognose, 180). 
Diese Feststellung gehört zu einer der vielen 
kritischen Bestandsaufnahmen, die Eugen 
Biser in seiner neuesten Publikation "Glau­
bensprognose"l (es handelt sich um die Wei­
terentwicklung einer bereits in der "Glau­
bensgeschichtlichen Wende", Graz 1986, 
vorgenommenen theologischen Positionsbe­
stimmung) trifft. Und in der Tat hebt sich 
seine Studie, was die darin ausgesprochene 
Provokation betrifft, aber auch den Mut zum 
Visionären und die Kunst des "synopti­
schen" Denkens in geistesgeschichtlichen 
Zusammenhängen, geradezu wohltuend ab 
von der angedeuteten schlechten Manier 
bloß konservierender theologischer Samm­
lertätigkeit. Schon aus diesem Grunde berei­
tet die Lektüre zunächst einmal ein theologi­
sches Lesevergnügen, weil das Buch 
gesichertes Terrain verläßt und sich hinein­
wagt in die Landschaft von scharfsinnig vor­
genommenen und gerade deshalb ernsthaft 
diskutierbaren Analysen, Diagnosen und Pro­
gnosen. Die Studie, die sich dem Anspruch 
einer Glaubensbegründung in postsäkulari­
stischer Zeit stellt, umfaßt drei große Ab­
schnitte. 

Ein erster Teil (17-130) beschäftigt sich mit je­
nen Tendenzkräften, die das geistig-kulturelle 
Umfeld der gegenwärtigen Glaubenssitua­
tion bestimmen. Entgegen heute vielerorts 
vernehmbarer Klagen, was die Bedrohlich­
keit dieses Kontextes betrifft, kommt Biser in 
seiner Untersuchung zu einem erstaunlich 
ermutigenden Ergebnis: dem sich abzeich­
nenden Ende des Säkularisierungsprozesses und 
dem Verstummen des Atheismus. In einer bril­
lanten Auseinandersetzung mit den ein­
schlägigen Positionen in der Säkularisie­
rungsdebatte (Blumenberg - Löwith -
Gogarten) legt B. jenes Motiv frei, das dem 
Säkularisierungsprozeß "buchstäblich das 
Rückgrat gebrochen" (81) habe, nämlich die 
heute zutagetretende tiefe Krise der Fort­
schrittsidee. War Fortschritt stets die innerste 
Triebfeder aller Säkularisierungsschübe, so 
muß die Krise dieses Fortschrittsgedankens 
zugleich eine Erschütterung des Säkularisie­
rungsvorgangs zur Folge haben: "Er wird 
(zwar zunächst) noch immer seinen zerstö­
rerischen Fortgang nehmen, dies aber nicht 
mehr aufgrund seines immanenten An­
triebs, sondern nur noch seiner antriebslosen 
Schwungkraft." (83) Ähnliches könne hin­
sichtlich des Atheismus festgestellt werden, 
der heute "definitiv an seiner Stoßkraft 
irregeworden und weithin vernehmlichen 
Selbstzweifeln verfallen zu sein" (122) 
scheint. 
Daß dieser im Grunde höchst verheißungs­
volle Befund dennoch für die gegenwärtige 
Glaubenssituation kaum fruchtbar gemacht 
wird, hängt für B. mit kirchenimmanenten 
Hemmnissen zusammen, die im zweiten Teil 
des Buches (133-227) näherhin charakteri­
siert werden. Biser scheut sich dabei nicht, 
konkrete "pathologische" Erscheinungen 
beim Namen zu nennen, die in der heutigen 
Kirchendiskussion ohnehin geläufig sind, 
wie etwa die spürbaren Störungen im inner-

Biser Eugen, Glaubensprognose. Orientierung in postsäkularistischer Zeit. Styria, Graz 1991. (456). Geh. 
5 455,-/DM 65,-



Das aktuelle theologische Buch 

kirchlichen Kommunikationsverlauf oder 
die zunehmende Entfremdung von Leitung 
und Kirchenvolk im Sinne eines" vertikalen 
Schismas" (196ff). Ungleich hintergründiger 
nehmen sich dagegen jene Passagen aus, wo 
die tieferliegenden Ursachen für die gegen­
wärtige Glaubenskrise in ihrer ekklesialen 
Bedingtheit thematisiert werden. 

Hier drängt sich bei dem Versuch, die Kon­
fliktbasis im religiösen Bewußtsein der Ge­
genwart zu bestimmen, als durchgängige 
Problematik der Umstand einer fatalen Un­
gleichzeitigkeit von Glaubenserwartung (der 
Menschen) und (kirchlicher) Glaubensver­
mittlung auf, welche sich vor allem äußert 
als ein "offenkundiger ,Rückstand' in der 
Einschätzung der conditio humana" (174). 
M. E. am eindrucksvollsten kann Biser diese 
"Phasenverschiebung" demonstrieren am 
Vorwurf des schwindenden Sündenbewußt­
seins. Während dieses der kirchlichen Heils­
verkündigung immer noch der "moralische 
Katastrophenfall der Gegenwart" (160) zu 
sein scheint, habe sich die anthropologische 
Situation des heutigen Menschen längst da­
hingehend verscl:tärft, daß die Angst sein 
"unheimlicher Begleiter" (156) geworden ist 
und es daher heute nicht mehr in erster Linie 
um Exkulpierung gehen könne, sondern 
vielmehr um jene entlastende Hilfe (wie sie 
in den beiden biblischen Bildworten vom 
"geknickten Rohr" und dem "glimmenden 
Docht" tröstend zugesprochen wird), die al­
lein sich bewährt "gegen den dunklen Hang 
des Menschen, sich aufzugeben und den 
desintegrativen Tendenzen seines Umfeldes 
zu überlassen" (157): 

Zwar habe nun das ll. Vatikanische Konzil 
genau jene Ungleichzeitigkeiten aufzuarbei­
ten versucht, wobei allerdings das Dilemma 
darin besteht, daß das Konzil selber in seiner 
Rezeption "unaufgearbeitet" (160ff) geblie­
ben ist. Der Mensch entbehre somit nach wie 
vor jener religiösen Sinngebung, welche al­
lein sein inneres Selbstzerwürfnis ausheilen 
könnte, würde sie ihm nicht durch eine in 
vieler Hinsicht defiziente Glaubensvermitt­
lung vorenthalten. Dermaßen alleingelassen 
büße der Gegenwartsmensch aber letztlich 
auch noch jene seelischen Daseinsreserven 
ein, die ihn in einer Welt der technologischen 

193 

Zerstreuung, der totalen Mediatisierung 
und chronischen Kurzatmigkeit überhaupt 
noch human existieren ließen. Genau dieser 
zutiefst verängstigte und von solch elemen­
tarer Lebensangst in Einsamkeit und Sprach­
losigkeit abgedrängte Zeitgenosse ist es aber 
auch, der, wie von einem mystischen Vorge­
fühl beseelt, die Richtung aufzeigt für eine 
Therapie in der Glaubenserfahrung. 

Diesem therapeutischen Motiv widmet sich 
in einer breiten Erörterung schließlich der 
dritte und letzte Teil der Untersuchung 
(231-382). Es ist dabei bezeichnend für Bisers 
hermeneutisches Vorgehen, daß er den An­
satzpunkt für die therapeutische Wende 
nicht in den Raum einer erst noch zu erwar­
tenden Zukunft hineinkonstruiert und ihr so 
einen bloß postulatorischen Charakter ver­
leiht, sondern eine solche "Glaubenswende" 
schon im Vollzug begriffen sieht, insofern sie 
bereits "hinter den auseinanderstrebenden 
Tendenzen im kirchlichen Oberflächenbild 
zu vermuten" (234) sei. Im Rückgriff auf die 
Figur des "inwendigen Lehrers" bei Augu­
stin plädiert Biser für eine exoterische Mystik, 
die "durch Zeitnähe und Menschlichkeit ge­
prägt" (338) ist, und für eine divinatorische 
Theologie, die "gleicherweise auf das an sie 
ergehende Offenbarungswort wie auf den 
aus einer von Hoffnungen und Ängsten zer­
rissenen Lebenswelt aufsteigenden Not­
schrei antwortet" (296). 

Insgesamt also ein beeindruckender Ent­
wurf, der seine Kraft und existentielle Tiefe 
nicht zuletzt von jenen zwei Gestalten her 
bezieht, die den Ansatz Bisers entscheidend 
geprägt haben: Paulus und Kierkegaard. Letz­
terer liefert gewissermaßen das anthropologi­
sche Paradigma, in das sich die spezifische 
Befindlichkeit des modemen (von Angst ge­
schüttelten) Menschen einschreiben läßt, er­
sterer das theologische Paradigma im Zeichen 
des Kreuzesgeheimnisses, das "noch ganz 
vom glühenden Atem der Verarbeitung des 
elementaren Faktums - Tod und Auferste­
hung Jesu - durchweht ist" (313). 

Verbleibt im Blick auf den Titel des Werkes 
"Glaubensprognose" schließlich die Frage: 
Wird das Prognostizierte wohl auch so ein­
treten (können)? Wird sich die schon von 
Rahner vorausgesagte "mystische Wende" 



194 

als der Weg in die Zukunft erweisen? Eine 
gewisse Skepsis wird bei aller zustimmen­
den Betroffenheit, die Bisers Studie auslöst, 
vielleicht als kritische Restmaterie bleiben. 
Mit Beherztheit vorgetragene Lösungsmo­
delle offenbaren eben in ihrer notwendigen 
Positionalität die ihnen eigenen Grenzen. Ich 
verspüre bei derartigem Gewicht ideen- und 
geistesgeschichtlicher Interpretationsvor­
gänge im Rahmen einer Prognostik so etwas 
wie ein Dialogbedürfnis mit der "Empirie", 
der soziologischen Komplexität von Wirk­
lichkeitserfassung in bezug auf Religiosität 
etwa, aber auch der psychologischen Da­
seinsanalyse, die das Phänomen Angst zwar 
als einen, aber nicht als einzigen Qualifikator 
moderner Existenz ausweist. Theologischer­
seits regt sich ein gewisser Vorbehalt ge­
genüber der Exklusivität, mit der die pauli­
nische Theologie in polemischer Absetzung 
von der sog. Wesens- und Inkarnations­
theologie in den Stand der Überlegenheit ge­
hoben wird, insofern nur ihr eine gegen­
wartsrelevante Problemlösungskapazität 

Das aktuelle theologische Buch 

zugetraut wird. Es lassen sich zumindest 
noch andere aktuelle theologische Varianten 
denken, wie der gegenwärtigen Glaubens­
krise und diffusen Sehnsucht nach exoteri­
scher Mystik abgeholfen werden könnte, 
etwa im Rückschritt vom paulinischen 
Kerygma zur Wiedergewinnung der ur­
sprünglichen jesuanischen Botschaft von der 
"basileia", dem Gottesreich. "Anknüpfungs­
punkte" in der Gegenwart wären dafür 
freilich eher im sozial-politischen Erfah­
rungsbereich zu suchen, wie etwa das Bei­
spiel der Befreiungstheologien zeigt. Jeden­
falls könnte ein theologisches Ansetzen bei 
der " Utopie" der basileia ebenfalls als glau­
bensinnovatorisches Programm erfolgver­
sprechend sein, das - bezugnehmend auf 
eine spezifische Not der Gegenwart - Heil 
proklamiert und in eschatologische Präsenz 
setzt. Es zeigt sich also, daß Bisers "Glau­
bensprognose" einlädt zu dem, wozu nur 
besondere Bücher einladen: zum theologi­
schen Gespräch! 
Linz Alfred Habichler 




